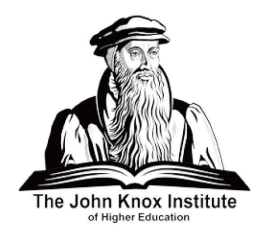
## 《使徒信经》

## 视频单元讲座

### 13 集系列讲座

主讲: Rev. Cornelis Harinck



传承改教精神交托普世教会

#### John Knox Institute of Higher Education

Entrusting our Reformed Inheritance to the Church Worldwide

© 2019 by John Knox Institute of Higher Education

All rights reserved. No part of this publication may be reproduced in any form or quotations for the purposes of review, comment, or scholarship, without written permission from the publisher, John Knox Institute, P.O. Box 19398, Kalamazoo, MI 49019-19398, USA Unless otherwise indicated all Scripture quotations are from the Authorized King James Version.

Visit our website: www.johnknoxinstitute.org

Rev. Cornelis Harinck, born in 1933, is minister of the gospel in the Netherlands since 1962. Currently as emeritus minister, he still preaches every Lord's Day in the Netherlands Reformed Congregations.

## 目 录

### 《使徒信经》

#### 13 集系列讲座

主讲: Rev. Cornelis Harinck

第一讲:《使徒信经》介绍

第二讲: 圣父上帝和创造

第三讲:耶稣基督、上帝的独生爱子

第四讲: 圣灵感孕、救主由童贞女所生

第五讲:基督的受难

第六讲:基督的复活

第七讲:基督的升天

第八讲:基督审判活人死人

第九讲: 圣灵上帝

第十讲:基督的普世教会

第十一讲:罪得赦免

第十二讲:身体复活

第十三讲: 永生

# 第二讲《使徒信经》 第一条

亲爱的听众,《使徒信经》第一条宣告:"我信上帝,全能的父,创造天地的主。"《使徒信经》以"我信"起头;它不是以"我明白,故而我信"起头。基督徒说的是:"我信,故而我明白。"相信在明白以先。大卫说:"我因信,所以如此说话。"(诗 116:10)。

这与我们当代的文化如此背道而驰!当代人只相信自己能够证明的事。因此,他所知的甚少。然而,信心理解的是理性不能理解之事,因为其相信的是上帝圣言。故而大卫说:"你的命令常存在我心里,使我比仇敌有智慧。"(诗 119)

信心理解的是科学家仍在讨论的事情,例如:世界是如何出现的。正如我们在《希伯来书》第11章3节读到的:"我们因着信,就知道诸世界是藉上帝的话造成的;这样,所看见的,并不是从显然之物造出来的。"《使徒信经》并不作逻辑推演,也不关乎某种观点或观念。而是说:我信!这里的关键是,基督徒在圣经的基础上所信的是什么。

《使徒信经》宣告: "我信上帝。"基督徒相信上帝的存在,独一的上帝,创造天地的主。信经并不是说,我能证明有一位上帝,或是说我能参透上帝;而是说:我信上帝!基督徒如何能如此确信上帝和祂的存在?不是因为基督徒能够证明上帝,而是因为上帝在祂的圣言并藉着创造启示了自己。因此信经里还有一句:创造天地的主。

保罗在雅典被希腊哲学家所包围的时候,他向这些人传讲上帝,开篇便石破天惊。他说:"创造宇宙和其中万物的上帝,既是天地的主,就不住人手所造的殿,也不用人手服侍,好像缺少什么;自己倒将生命、气息、万物,赐给万人。"(徒 17:24-25)

保罗挑战了他们的整个神学。希腊人与罗马人相信诸神。他们相信 多位神明的存在。但是保罗不谈诸神,只传那位上帝。那位唯一的、真 正的上帝。上帝,非受造的造物主,掌管自己手所造的一切,也不依赖 于人而存在。

希腊人相信的诸神是有需求的,在某种意义上依赖于人的献祭。但 是保罗传讲的不是其中一位倚靠人的神;正相反,他说的是那位将生命、 气息、万物赐给万人的上帝。他传讲的是上帝是生命的赐予者与维系者; 祂的存在超乎一切受造物。上帝是自存的;是天地万物的伟大创造者。

在这些学识渊博的希腊哲学家当中,保罗的福音信息并非从传讲基督开始,而是从传讲造物主上帝开始。保罗的起始点是上帝;那位真正的上帝,创造天地的主。对使徒而言,最重要的是听众对上帝有正确的认识。这位上帝与他们过去所认为的截然不同。他的听众所信的上帝,会影响他们对生活的认识,对自己及自己真正需求的认识。我们需要关于上帝正确的知识!

改教家加尔文有一句耳熟能详的话:人若不首先仰望上帝,面对祂, 并谦卑下来,就永远无法正确认识自己。只有到那时,我们才能知道自己 在上帝眼中是失丧的、无望的罪人,以及我们是何等需要祂的怜悯。因此, 上帝就是保罗话语的起始点。也因此,《使徒信经》以上帝为开头!我信上帝。上帝是信仰的起始点。

基督徒相信上帝——且特别地,是圣父上帝、圣子上帝和圣灵上帝!这是一位有特别身份的上帝。使徒们的书信通常以对教会的祝福祷告为结语,例如《哥林多后书》第 13 章 14 节: "愿主耶稣基督的恩惠、上帝的慈爱、圣灵的感动常与你们众人同在!"这是三一上帝的祝祷。基督徒不相信任何被人指定为神的神。基督徒相信的是三一上帝。因此,《使徒信经》传讲的是圣父上帝、圣子上帝以及圣灵上帝。因此,我们称《使徒信经》为三一的信经。其起源于洗礼之前,准备受洗的人必须作的信仰告白。他们必须宣告自己关于圣父上帝、圣子上帝与圣灵上帝所相信的是什么。所以,三位一体的概念构建了《使徒信经》的结构,宣告上帝是圣父、圣子、圣灵。

上帝在圣经中启示祂自己,这信经就是对此表达相信的回应。上帝在圣言中启示了祂的三个位格:圣父、圣子、圣灵。耶稣对此也作了明确表述,即他命令人奉圣父、圣子、圣灵之名施洗。(太 28:19)这给我们提出了问题。我们如何既传讲上帝是独一的存在,又同时论及上帝有三个位格?既然有且只有一位真正的上帝,这样的观点不会引发异端信仰吗?

因此伊斯兰教拒绝基督教的三位一体教义。他们认为,安拉没有任何与之同等的并存。安拉是唯一、独一的上帝。

然而,基督徒相信三一的上帝——圣父、圣子、圣灵。他们不是信 三位神,而是唯一的一位上帝;不是上帝存在于三个位格,而是三个位 格存在于一位上帝。说基督徒信三位神实在是荒谬至极。基督徒相信的是一位有三个位格的独一上帝。我们对此相信,不是因为理解,而是因为上帝在祂的圣言中如此启示。

这里,我想起了《创世纪》第1章26节: "上帝说: '我们要照着我们的形像、按着我们的样式造人。'"这里上帝一词的希伯来文是Elohim——是一个复数单词。上帝用复数来描述自己。圣经也常论道上帝里面不同的位格。《诗篇》第110章,主对另外一位主说话;经文是这样的: "耶和华对我主说: '你坐在我的右边,等我使你仇敌作你的脚凳。'"(诗110:1)当耶稣受洗时,上帝的三个位格表现得十分明显。圣子受洗,圣父从天上说话,圣灵如同鸽子降落在耶稣身上(太3)。圣经清晰地阐明了两条与上帝有关的真理。

第一条真理是:有且只有一位独一上帝:"以色列啊,你要听!耶和华——我们上帝是独一的主。"(申 6:4)。这就是著名的犹太人"示玛"(Shema: 犹太人晨祷和晚祷中的祷文,申述对上帝的笃信)。

第二条真理是:圣经教导我们必须区分上帝里面的三个位格。《约翰一书》第5章7-8节说:"并且有圣灵作见证,因为圣灵就是真理。作见证的原来有三:就是圣灵、水与血,这三样也都归于一。"基于圣经证据,《使徒信经》信奉三一上帝;宣告上帝三位一体的存在。祂是存在于三个位格中的一位上帝。神性中的每个位格——圣父、圣子与圣灵都是完全的上帝,在永恒中彼此相交。

上帝不仅是一位至高的存在,不仅是生命的源头,不仅是至高的智慧或是伟大的造物主: 祂是又真又活的上帝。祂是圣父、圣子与圣灵。

我们对此相信,不是因为我们明白,而是因为上帝在祂的圣言中如此启示自己,即三个不同的位格是唯一真正且永恒的上帝。

虽然这一真理并不违背我们的理性,显然又超乎我们的理性。我们不能测透上帝。我们必须与大卫一起说:"这样的知识奇妙,是我不能测的,至高,是我不能及的。"(诗 139:6)可靠且合乎圣经的神学家教导我们,有两件事对理解上帝的三位一体至关重要。

第一条真理是,上帝在祂的永存中并非是一位孤单的上帝。祂里面住着圣父、圣子与圣灵的位格。他们在彼此里面得享至高的喜乐。因此,上帝并非因为孤单而创造人,而是因为祂定意要将自己的荣耀赐给他们,希望人有份于祂的喜乐。与伊斯兰教形单影只的神安拉不同;圣经里的上帝是三位一体的。温暖的关系对安拉而言是陌生的。然而,圣经中的上帝是关系型的上帝。在祂存有的内在之中,三个位格之间存在着一种关系;并且,祂与人和天使也有关系。

第二条真理是,三位一体的教义与我们的救赎与得救息息相关。使徒书信不断传讲圣父上帝的爱、主耶稣基督的恩典与圣灵的交通。三一关乎我们的救恩。如果上帝不是三位一体的上帝,圣父上帝就不能差派圣子到这个世界上;就不可能有一位上帝之子承担人性,为自己的教会在各各他为罪献上挽回祭;就不可能有圣灵上帝住在我们里面,使我们成圣,使我们有份于耶稣当得的益处。救赎的上帝是三位一体的上帝。

三位一体与救赎的伟大故事有关。这个故事是,圣父上帝计划了救赎,圣子上帝成就了救赎,以及圣灵上帝施行了救赎。这就勾勒出三一上帝为我们所行的救赎之工。这位上帝就是《使徒信经》为我们得救而

信奉的上帝。上帝就是救赎的开端。三位一体是基督教福音的基本事实。 因此,我们尊荣三一的合一,也尊荣合一中的三一。

《使徒信经》宣告的第一件关乎上帝的事就是祂是圣父。基督徒相信圣父上帝。圣父属性是上帝存有的根本。非位格的上帝并非是圣经的上帝。圣经里面没有那位孑然一身的安拉。圣经传讲的上帝是一位父,那么首先就会提及是祂儿子耶稣基督的父。彼得宣告: "愿颂赞归与我们主耶稣基督的父上帝。"(彼前 1:3)上帝之中,有圣父与圣子的关系。

一方面来说,我们可以用地上的父子关系来思想圣父与圣子的关系。 另一方面来说,我们这里讲的是一种永恒的关系。圣父的身份无始无终, 直到永远。人类的父子关系好像圣父与圣子关系的影儿;与此同时,后 者亦超乎前者。

我们不能从时间的角度来思想这种关系,好像曾经存在一种时刻, 父已经在,子却尚不存在。从来没有一刻是有圣父没有圣子,也没有时 刻是有圣子没有圣父。圣经如此论述子是永恒的存在: "在耶和华造化 的起头,在太初创造万物之先,就有了我。"(箴 8:22)

约翰告诉我们,上帝之子道成肉身以先,就在父的怀里。他在《约翰福音》第1章18节说道:"从来没有人看见上帝,只有在父怀里的独生子将他表明出来。"因此我们确实是认识上帝的,因为耶稣已经表明了祂。耶稣是圣父上帝最明亮的镜子。耶稣能够说:"人看见了我,就是看见了父。"(约14:9)

藉着耶稣基督——上帝之子,我们认识了圣父上帝。

圣子完全认识圣父。耶稣对不信的犹太人说: "我却认识他,因为我是从他来的,他也是差了我来。" (约 7:29) 耶稣可以说: "我是从祂来的;我在祂怀里,我认识上帝,因祂是我的父。"这就是圣经所用的语言,用来描述圣父与圣子——我们的主耶稣基督——之间特别的关系。这是父子关系。然而,上帝不仅是我们的主耶稣基督的圣父上帝。在耶稣基督里,祂也是所有真信徒的圣父上帝。

耶稣基督是祂亲生的孩子,而信徒却不是;信徒是上帝收养的孩子。 因着基督,信徒被收养为上帝的孩子与后嗣。这唯独是靠着上帝的恩典, 从而使真信徒有份于此莫大的特权。

就本质而言,我们根本不是上帝的孩子。在乐园中,因着亚当与夏娃犯罪,我们已经失去了作儿女的特权。圣经如今把我们称为可怒之子:本为可怒之子,和别人一样(弗 2:3)。我们不再有作儿女的本性与心肠。我们的本性已经为罪所染,被其败坏。我们必须重生,接受新的本性,才能成为永生上帝的孩子。我们需要一颗新心,需要新的灵在我们里面。我们不仅需要孩子的名分,更需要孩子的心肠! 从本质上说,我们生来就没有作上帝儿女的心。我们不爱上帝,也不愿意顺服祂。我们也没有权利称自己是上帝的儿女。我们已经失去了作上帝儿女的特权。因为罪,我们被赶出了上帝的乐园;是的,从上帝面前被驱逐。罪像一座山一样挡在上帝和堕落的罪人之间,使我们成为可怒之子。但是在基督里,罪人被重塑,蒙福被称为上帝的儿女。使徒约翰写道:"你看父赐给我们是何等的慈爱,使我们得称为上帝的儿女。"(约一 3:1)

浪子的比喻教导我们,上帝对一个背弃祂的罪人的父爱是怎样的。 父不仅饶恕了他悔改归回的儿子,还恢复了其儿子的身份,以及作为儿 子所应有的权利和特权。他给他穿上最好的袍子,给他戴上童年的戒指。 这表现了何等超乎寻常的恩典!

因着对耶稣基督的信心,信徒被合法地收养为上帝的子女与后嗣,正如《约翰福音》第 1 章 12 节所说的: "凡接待他的,就是信他名的人,他就赐他们权柄,作上帝的儿女。"藉着圣灵的更新工作,罪人重新得到了作儿女的心,因此人再次开始爱上帝并服侍上帝。

我们可以说:对耶稣基督的信心使得罪人重得作上帝儿女的权利。圣灵的更新赐给罪人,使他们有儿女的本性与心肠。这是何等的特权!因着基督,罪人被收养而成为上帝的儿女。无论是亚伯拉罕后裔的身份还是基督教会的会友身份,都不能使我们成为上帝的儿女;只有圣灵的更新工作,以及对被钉十架又复活的主耶稣的信心,才有此功效。对这样的人,使徒写道:"所以,你们因信基督耶稣,都是上帝的儿子。"(加 3:26)

因此,上帝父的身份不仅与祂的子耶稣基督有关,祂也是所有真信徒的父。祂以父亲的怜悯关怀他们。"父亲怎样怜恤他的儿女,耶和华也怎样怜恤敬畏他的人。"(诗 103:13)祂叫万事合而为善。上帝的子民也许会和亚萨同说:"你要以你的训言引导我,以后必接我到荣耀里。"(诗73:24)或生或死,这是何等的安慰——当我们知道天地间伟大的上帝称我们为祂的儿子与后嗣,并让我们可以呼求:阿爸父。

《使徒信经》说的是:上帝,全能的父,创造天地的主。上帝是全能的。主耶和华曾对亚伯拉罕说:"我是全能的上帝。"(创 17:1)上帝不仅大有能力,更是全能的。这位全能的上帝被称为:创造天地的主。

《使徒信经》将上帝的全能与创造天地联系在一起。创造天地证明了上帝是全能的。上帝从无到有创造了一切。这是何等大能的彰显!

再来思想上帝是多么轻而易举地进行了创造。祂并没有假手任何器皿或工具。祂仅仅是说,于是就有了。"他说有,就有;命立,就立。" (诗 33:9)圣经如此描述上帝:祂铺张穹苍;用手心丈量诸水;用跨度划出诸天,用天平称量山岭。这些都确凿无误地证明了上帝无穷的大能。创造实在表明上帝无所不能,令人敬畏!

圣经称上帝是创造天地的主。圣经开篇有言: "起初上帝创造天地。" (创 1:1) 上帝是万有的源头。"万物从何而来?"这个问题最终只有一个答案,那就是: "上帝!"圣经说: "起初上帝……"天地都有一个起始。只有一位没有起始,那就是上帝!摩西如此形容上帝: "诸山未曾生出,地与世界你未曾造成,从亘古到永远,你是上帝!" (诗 90:2)

这位永恒全能的上帝是天地、人类和天使并一切生命与存在的创造者。 "因为万有都是靠他造的,无论是天上的、地上的、能看见的、不能看见的,或是有位的、主治的、执政的、掌权的,一概都是藉着他造的,又是为他造的。"(西 1:16)历代以来,人一直试图脱离造物主的概念而解释创造的存在。然而,脱离那位造物主,人与动物、花草树木并令人称奇、不可度量的宇宙——其存在就无法得以解释。

因此,我们宣告自己所信的: "上帝,全能的父,创造天地的主。" 创造需要一位造物主。 当人拒绝承认上帝是造物主时,他们将试图用其它原因解释万有的存在——天地、生物、草木与动物。物理学家与科学家提出各样的理论来解释天地的存在,试图将之与造物主的作为撇清关系。

其中最为有名的理论就是查尔斯·达尔文的进化论。进化论的本质如下: 所有的生物都起源于一个共同的有机体。通过自然选择的方式,这个有机体产生了所有五花八门的生命形式。根据这个理论,这样的过程需要大量的时间,甚至是数十亿年。按照这个理论,人类是猿类的后代。

另一种理论认为,曾发生过一次原始的大爆炸——宇宙原始物质的剧烈爆炸。这构成了宇宙的诞生,所有形式的生命都起源于这次大爆炸。这些理论否认上帝作为造物主的存在。这种观念与无神论不谋而合。"无神论"这个词的意思是"没有上帝"。无神论者是指不相信任何事物的人一一不相信唯一的真神或其他任何神灵。对他们来说,只有此生是有形的生活。进化论和大爆炸理论否认了上帝作为万物创造者的存在。这些理论影响了许多人——特别是年轻人,从而使他们与上帝和《圣经》疏远了。

然而,这些理论并不像它们看起来那样令人称奇。它们是基于大量的 假设和假定前提条件。因此,进化论和大爆炸理论的支持者面临着巨大的 难题。他们的理论产生了许多问题。

首先,创造需要一个创造者,因为世界不可能是自己创造的。存在的东西怎么可能起源于无?如果万物起源于某种原始状态,那么这种原始状态的起源是什么?如果宇宙是通过大爆炸的方式产生的,那么大爆炸的原始物质起源于何处?无论是大爆炸理论还是进化论,都是不合理的。怎么可能会发生无中生有?我们周围看到的一切怎么可能起源于无?这些问题

都是真正的理性问题。物质必须由产生而出现。这就需要一位造物主,叫一切从无到有其次,创造本身就宣告,有一位造物主。《比利时信条》说,创造好像一本优美的书,每个人都可以从中读到,世上必有一位造物主。

《信条》说:"宇宙摆在我们眼前,好像一部绝妙奇书,其中一切受造之物,无论大小,都如同书中字句,引领我们思想上帝那看不见的属性,即祂的永能和神性。"(第2条)

我们的星球存在于不可测度的宇宙中,这本身就证明了一位全能而智慧的造物主的存在。万有都在诉说着伟大的智慧。仅让我们看一下我们的地球。 地球上的生命需要一个特定的大气和温度——不太冷,也不太热。如果地球离太阳更近,一切都会燃烧起来。如果地球离太阳更远,一切都会冻结。如果地球绕着太阳转的速度更慢或是更快,就不会有昼夜循环。

不仅如此,当我们思想重力、光、结实丰收等许多事,我们不得不说: "耶和华啊,你所造的何其多,都是你用智慧造成的,遍地满了你的丰富。"(诗 104:24)难道这一切的存在都是偶然的,都起源于原始状态或宇宙大爆炸吗?这样的观念是不合理的。相信这样的理论非智者所为。相信造物主才合乎理性。因此,相比圣经的宣告,相信那些科学家与物理学家的理论才需要更大的信心。圣经说:"起初上帝创造天地。"(创 1:1)

一切的受造物都肯定了圣经在《创世记》的教导,也就是说,地球被造是作为人类快乐的家园。当我们看到花草动物,尤其当我们想到自己一一这一切难道不是呼应着保罗在《歌罗西书》第1章16-17节所说的: "因为万有都是靠他造的,无论是天上的、地上的、能看见的、不能看见的,或是有位的、主治的、执政的、掌权的,一概都是藉着他造的,又是为他

造的。他在万有之先,万有也靠他而立。"正如手表需要一位钟表匠一样,创造同样也需要一位造物主。创造不可能是偶然的结果,也不可能自发地出现。一切都指向我们的造物主上帝!为什么我们能够发现某个事物或是美善,或是丑恶?道德的起源是什么?谁决定何为善恶?我们看到日出与日落。我们看到季节变化;冬日过后,我们看到夏日回归。我们看到花儿的美丽和大海的雄伟。我们看到种子发芽和树木结果。我们看到孩子出生,并展现爱与关怀。我们看到生与死。这一切证明都在呼唤说:"我在这里,你的造物主。用你的眼睛去看,用你的双手来触碰,倾听你造物主的声音"——主宣告:"我造地,又造人在地上。"(赛 45:12)

对于创造万物之上帝的存在,世人并非一无所知。 闭眼之人,定意如此。闭耳之人,亦定意如此。然而,上帝在创造中显明祂自己是我们的创造者、保护者和统治者,祂是值得被侍奉、尊敬、顺服和爱的。《罗马书》第1章20节说: 自从造天地以来,上帝的永能和神性是明明可知的,虽是眼不能见,但藉着所造之物就可以晓得,叫人无可推诿。人不能逃避上帝在自然界中对自己的启示。他也不能逃避自己,无视他对上帝的天然认识。有一个存在远比他自己更伟大,更超越他自己。有一位上帝! 大自然这本书——即上帝的创造——便告诉了他这一点。

然而,基督徒不仅阅读大自然这本书;基督徒也阅读《圣经》。上帝 在其中对自己作了最清晰的启示。因此,当基督徒通过圣经的视角来看创 造,就会宣告说:"我信上帝,全能的父,创造天地的主。"